
148

ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ И СОВРЕМЕННОСТЬ. 2020. № 1. С. 148–163

SOCIAL SCIENCES AND CONTEMPORARY WORLD, 2020, no. 1, pp. 148–163

М ЕТОДОЛОГ И Я
M ET HOD OLO GY

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня 
и трансдисциплинарный анализ цивилизационных 
представлений
И.Н. ИОНОВ*

*ИОНОВ Игорь Николаевич – кандидат исторических наук, старший научный сотрудник 
Института всеобщей истории РАН. Адрес: Москва, 117334, Ленинский пр., 32а. E-mail: igion52@
yandex.ru

В статье рассматривается применимость теории культурного трансфера М. Эспаня к иссле-
дованию трансляции цивилизационного сознания и связанных с ним понятий и представлений. 
Показано, что описание трансфера цивилизационного сознания как обоюдного обмена по принципу 
экспорта и импорта односторонне. Оно связано с принципиальным метаисторическим универсализ-
мом автора и с его приверженностью идее единой изначальной культуре человечества. Эспань лишь 
затрагивает, но не анализирует многочисленные феномены, связанные с использованием трансфера 
как инструмента манипуляций. Это особенно касается цивилизационного сознания, так как изна-
чально оно формировалось именно как инструмент манипуляций, о чем свидетельствует изучение 
“процесса цивилизацииˮ Н. Элиасом. В статье анализируются различные проявления манипуля-
тивности цивилизационного сознания, выявляемые концепцией схизмогенеза Г. Бейтсона на ее 
стыке с идеями Элиаса, концепцией культурной гегемонии Э. Лаклау и Ш. Муфф, концепцией 
“троянскогоˮ обучения А. Поддьякова и др. Показаны условия использования цивилизационных 
представлений в историческом анализе. Они связаны с развитием диалога носителей цивилизаци-
онного сознания и деконструкцией гегемонических и контргегемонических моделей цивилизации.

Ключевые слова: цивилизация, культурный трансфер, дискурсная гегемония, контргегемония, 
симметричный схизмогенез, комплементарный схизмогенез, “троянскоеˮ обучение, когнитивные 
искажения.

DOI: 10.31857/S086904990008520-4

Цитирование: Ионов И.Н. (2020) Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисципли-
нарный анализ цивилизационных представлений // Общественные науки и соврменность. № 1. С. 148–163.  
DOI:  10.31857/S086904990008520-4



149

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

The theory of cultural transfer of Michel Espagne 
and the transdisciplinary analysis of civilizational ideas 

Igor N. IONOV*

*Igor N. Ionov – PhD (History), senior research fellow of Institute of World History, Russian Academy 
of Sciences. Address: 32a, Leninsky Ave, Moscow, 117334, Russian Federation. E-mail: igion52@yandex.ru 

Abstract. The article discusses the applicability of the theory of cultural transfer by M. Espagne to 
the study of the transmission of civilization consciousness and the related concepts. It is shown that the 
description of the transfer of civilization consciousness as a mutual exchange on the principle of export 
and import is one-way. It is connected with the principal metahistorical universalism of the author and his 
commitment to the idea of a single, original culture of humanity. Espagne only touches upon but does not 
analyze the numerous phenomena associated with the use of transfer as a tool of manipulation. This espe-
cially concerns civilization consciousness, for it was initially created as a manipulation tool, as described 
in the concept of the “process of civilizationˮ by N. Elias. The article analyzes the various manifestations of 
the civilizational consciousness's manipulativeness revealed by the concept of G. Bateson's schismogenesis 
at its junction with the ideas of Elias, the concept of cultural hegemony of E. Laclau and Ch. Mouffe, the 
concept of “Trojan” learning A.N. Poddyakov et al. The conditions for the use of civilizational concepts in 
historical analysis are shown. They are linked with the development of the dialogue of carriers of civiliza-
tional consciousness and the deconstruction of hegemonic and counter-hegemonic models of civilization.

Keywords: civilization, cultural transfer, discursive hegemony, counter-hegemony, symmetric schis-
mogenesis, complementary schismogenesis, Trojan learning, cognitive biases. 

DOI: 10.31857/S086904990008520-4
 
Citation: Ionov I. (2020) The theory of cultural transfer of Michel Espagne and the transdisciplinary analysis of 

civilizational ideas. Obshchestvennye nauki i sovremennost’, no. 1, pp. 148–163. DOI: 10.31857/S086904990008520-4 
(In Russ.)

С начала XXI в. все большее значение в изучении культурных (в том числе цивили-
зационных) взаимодействий приобретает теория культурного трансфера французского 
историка М. Эспаня, в распространении которой в России большую роль сыграли фило-
логи В. Земсков и Е. Дмитриева. C 2007 г. происходит экспансия этого подхода в область 
отечественной транснациональной истории и истории цивилизаций. Начавшись с изуче-
ния трансфера отдельных терминов, связанных с цивилизационным сознанием (культура, 
цивилизация и т. п.), эта тенденция нашла выражение в книге переводов работ Эспаня 
с довольно претенциозным названием “История цивилизаций как культурный трансферˮ 
[Эспань 2018]. См. также [Европейские… 2011]. 

Однако возникает вопрос, насколько релевантна эта теория для всестороннего изучения 
подобной темы, в какой мере соответствует данный вариант теории культурного трансфера 
современному уровню трансдисциплинарного анализа истории цивилизационных представ-
лений, включающего разнородные подходы? Для этого необходимо обратиться к анализу 
содержания книги Эспаня с точки зрения истории цивилизаций и особенно трансфера 
цивилизационного сознания. Надо выяснить, почему периодически возвращаясь к вопросу 
о немецкой характеристике культуры “классической оппозиции Bildung, Kultur, Zivilisationˮ 
о ее важнейшем значении как “интеллектуального инструментария, без которого научное 
описание культуры невозможно, и эманации изучаемой культуры, знака ее подлинностиˮ 
[Эспань 2018, с. 40, 59], Эспань принципиально отказывается анализировать ее роль именно 
как оппозиции, от конкретизации идеологической роли немецкого понятия “Bildung ,ˮ на ко-
торую сам указывает? В лучшем случае все сводится к смысловым различиям, связанным 



150

И.Н. Ионов

с “национальной спецификой избранного страной путиˮ [Эспань 2018, с. 234]. Почему 
он стремится свести смысл этого варианта представлений о культуре к гуманистической 
ценности классического образования и “объекта экспорта и импорта ,ˮ а формирование 
семантического содержания понятия “цивилизацияˮ ‒ к механической цепи последователь-
ных заимствований [Эспань 2018, с. 40–41, 379, 678, 695]? Откуда, если дело идет о простом 
“экспорте и импорте ,ˮ возникала “враждебностьˮ  немецкой историографии к французской 
культуре, почему немцы оценивали французские сенсуалистские корни понятия Bildung 
как запретные для осознания и буквально “нечистыеˮ [Эспань 2018, с. 90, 285, 370]?

Для адекватной оценки теории культурного трансфера необходимо выяснить, почему 
из анализа франко-немецкого культурного трансфера цивилизационных представлений 
у Эспаня начисто исчезает описание его конкурентной и манипулятивной составля-
ющих? Этот вопрос подробно изучался французским филологом Ж. Старобинским. 
Исследуя трансфер понятия “цивилизация ,ˮ тот анализировал его манипулятивные 
возможности, связанные с “неотделимой от нее hybrisˮ  (гордыней) и с тем “шлейфом ан-
тиномий ,ˮ которые этот термин порождает. Старобинский указывал, что «“Цивилизация” 
принадлежит к семейству понятий, исходя из которых может быть назван противополож-
ный член оппозиции, понятий, которые, собственно, и рождаются на свет, чтобы обра-
зовывать оппозиции… Это означает не отрицание цивилизации, но признание, что она 
неотъемлема от своей оборотной стороны» [Старобинский 2002, с. 118, 143, 144, 149]. В ка-
честве примера он приводит историю понятия “варварство ,ˮ признанного дезавуировать 
культурные ценности вне придворного дворянского круга, маркировать провинциальное 
дворянство, буржуа, крестьян и рабочих, а также незападные и особенно колониаль-
ные народы как “младшихˮ и обязанных поэтому подчиняться придворным дворянам 
как “старшим ,ˮ а в крайней своей форме ‒ даже оправдать вытеснение или истребление 
“варваровˮ в процессе культурного трансфера в его специфической форме “цивилиза-
ционной миссииˮ (у М.Ж.А. Кондорсе). Трансфер приобретает при этом странный и вы-
зывающий вид: “Цивилизация оттесняет дикие и кочевые народы вплоть до их полного 
физического или культурного угасанияˮ (цит. по [Старобинский 2002, с. 125, 129‒130, 132, 
134]). Старобинский обращает внимание и на возможность инверсии дуальной оппози-
ции “варварство–цивилизация ,ˮ открывающей неподлинность ценности “цивилизацияˮ 
и возможность сопротивления адресантам ее трансфера со стороны его адресатов, в том 
числе в Германии [Старобинский 2002, с. 118‒119, 122, 139‒141].

Отсутствует учет достижений или даже простое упоминание теории “процесса цивили-
зацииˮ Н. Элиасом, который еще с 1930-х гг. вел успешное социологическое исследование 
именно этой темы. Касаясь игнорируемого Эспанем и разобранного Старобинским аспек-
та темы трансфера как причины неприятия и даже отвращения к понятию “цивилизация”, 
Элиас писал, что понятия “цивилизацияˮ и “цивилизованныйˮ изначально создавались 
во Франции как инструменты для манипуляции сознанием низших классов, оправдывая 
защиту “деликатностиˮ дворянства от “вульгарностиˮ буржуазии. Они довольно рано 
стали связываться в Германии с французами, обозначая манерность, то есть ценность 
“второго сортаˮ ‒ в противоположность искренности и открытости немецкого характе-
ра, самолегитимация которого осуществлялась при помощи понятия “культураˮ [Элиас 
2001, т. 1, с. 49‒50, 59, 85, 88‒90; т. 2, с. 299‒311]. «“Культура” служила для самоутвержде-
ния Германии, ‒ писал Элиас, ‒ и выражения ее противопоставления западным странам, 
выступавшим под флагом “цивилизации”». В философии истории К. Германна (1870) Элиас 
находил прямое противопоставление Франции как “страны цивилизацииˮ и Германии 
как страны “идеального образованияˮ (Bildung) [Элиас 2001, т. 1, с. 90]. Об этом писали мно-
гие. Крупный историк идей, специально изучавший традицию Дж. Вико и И.Г. Гердера, 
И. Берлин указывал, что немцы видели в понятии “цивилизацияˮ “главного врага всего, 
что им было дорогоˮ [Berlin 1980, р. 92]. 



151

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

Хотя Эспань и описывает при характеристике тройственного культурного трансфе-
ра между Францией, Германией и Россией “полнейшее презрениеˮ прусского короля 
Фридриха II к немецкой словесности (и “полуварварскомуˮ немецкому языку!), а также бег-
ло упоминает при характеристике русского просветителя Н. Новикова, что “апелляция 
к немецкой культуре позволяла ему умерить притязания Франции на культурную гегемо-
нию в России ,ˮ его совершенно не интересуют причины возникновения подобного отвра-
щения к французской культуре, к истоку идей Просвещения и ценностей цивилизации. 
Для него самоочевидно, что логика Просвещения основана на ценностях универсализма, 
не допускавших деление мира на центр (Париж) и периферию (но тогда откуда “притя-
зания на гегемониюˮ?). При этом он полностью игнорирует исследования Л. Вульфа, 
опровергающие эту идею [Эспань 2018, с. 231, 238; Элиас 2001, т. 1, с. 66‒70; Вульф 2003]. 
Между тем логика упомянутой Эспанем в связи с анализом цивилизационного сознания 
в России “культурной гегемонииˮ [Эспань 2018, с. 238], ее влияния на самооценку немцев 
и русских, на их сопротивление последствиям трансфера идей из Франции не сводится 
к обоюдному обмену культурными ценностями между Францией, Германией и Россией, 
а предполагает трансфер понятия “цивилизацияˮ совершенно особого рода, который был 
воспринят в Германии и России как агрессия. 

В ответ на подобный гегемонический трансфер немцы разразились сочинением мно-
жества философий истории, призванных защитить свою позитивную самооценку, ос-
нованных на противопоставлении французской чувственности и немецкой морали, 
на критике примитивной “гедонистической цивилизацииˮ Африки и Азии (и Франции!). 
Эти произведения не только не способствовали обмену идеями, но выстроили стену меж-
ду европейскими культурами и привели в конце концов к идеологическому оправданию 
Первой мировой войны как войны за цивилизацию (Франция) и войны за культуру 
(Kulturkrieg, Германия) [Ионов 2007, с. 200‒213, 298]. Это мало похоже на культурный 
“экспорт и импорт .ˮ

Теория культурного трансфера и перекрестная история

Теория культурного трансфера Эспаня сделала много для жесткой и во многом спра-
ведливой критики исторической компаративистики и нациецентризма, деконструкции 
национальных идентичностей, создания транснациональной и транскультурной истории, 
основанной на представлении о взаимодополняемости культур, для развития истории 
цивилизационных представлений и особенно для анализа процессов на границах циви-
лизаций. Очень важно обозначение им границы как структурного элемента трансгра-
ничного “ансамбляˮ культур и исследование сетей культурных взаимодействий [Эспань 
2018, с. 42‒43, 67‒68, 74]. Эспань поставил вопрос о транснациональной составляющей 
процесса создания и развития национальной идентичности, национальных культу-
ры и искусства, о множественности участников культурного трансфера, о сложности 
и нелинейности процесса трансфера и ретрансфера, о множественности разного рода 
имбрикаций, вкраплений, трансформаций, форм метисации, о сложностях культурного 
перевода и интерпретации элементов другой культуры, о роли взаимного культурного 
обмена как форме трансфера, о значении для этого процесса пограничных трансэтниче-
ских регионов, таких как Силезия, а также колониальных стран, таких как Вьетнам, о роли 
сословных или этнических культурных посредников, таких как купечество или еврейское 
население. Это было положительными следствиями борьбы Эспаня с нациецентризмом 
исторических исследований (особенно во Франции и Германии), с эссенциализмом, с ли-
нейностью и бинарностью представлений о трансфере.

Но одновременно особенностью теории Эспаня стало ее развитие в строгой оппозиции 
с прежде существовавшими взглядами, в первую очередь с нациецентризмом, компара-



152

И.Н. Ионов

тивистикой, лингвистическим и прагматическим поворотами в историческом знании 
[Эспань 2018, с. 41‒42], резкое размежевание с ними, не предполагающее взаимодействий. 
Подобным образом ранее во Франции социальная история противопоставлялась полити-
ческой, сериальная ‒ событийной, история ментальностей ‒ миросистемному подходу. 
Стремление к максимальной оригинальности метода, уникальности используемого ма-
териала и демонстрации исключительности его достижений приводит Эспаня к жест-
кой, философско-исторической фиксации нового видения предмета и метода на уровне 
предпосылочного знания, демаркации онтологических и эпистемологических границ, 
за пределами которых заимствование элементов той или иной теории не приводит к посто-
янному обмену идеями, диалогу или системному, трансдисциплинарному диалогу с ней. 
В результате онтологическая трансграничность как предмет теории культурного транс-
фера не сопровождается эпистемологической трансграничностью как ее методом, если 
не говорить о привычном с 1960-х гг. синтезе исторических и антропологических подходов 
в рамках исторической антропологии и некоторых местных социологических традиций.

Такое впечатление усиливается из-за идеологической нагруженности данной теории, 
ее принципиального универсализма, выдвигаемого в центр повестки дня и вопросника 
историка. У Эспаня имеются претензии к сравнительному подходу не только из-за его 
нациецентризма, но и из-за слабости пафоса “универсальной, всеобщей, истории ,ˮ кото-
рый он ценит в школе “Анналов .ˮ Он видит “центральный предмет <теории> культур-
ного трансфераˮ в “терпеливой реконструкции… некоего общего фундаментаˮ культур, 
в реставрации “общей памяти культур ,ˮ в создании образа универсального, единого мира, 
в котором границы соединяют страны, а не разъединяют их. “Сравнение языков, мифов, 
обычаев не имеет смысла, ‒ пишет Эспань, ‒ если только оно не отсылает к некоему 
общему утраченному языку, общей забытой религии .ˮ Этот моногенетический подход 
к языку и культуре априорен и недоказуем в рамках исследований автора, ограниченных 
в основном пределами Нового времени. Хотя он и популярен в России, ностратическая 
концепция сейчас рассматривается в мировой лингвистике скорее как спекулятивная 
[Эспань 2018, с. 39; Clackson 2007, р. 20].

Поэтому важной частью мировоззрения Эспаня мне представляется некая априорная 
“теория заговора .ˮ Он логически реконструирует этапы возникновения и последующего 
забвения общих универсальных оснований глобальной транснациональной культуры, 
которые и создали условия для появления местных идентичностей и компаративистики 
как метода их исследования. “Нужно было, чтобы эта когда-то существовавшая общ-
ность была забыта, ‒ продолжает историк, ‒ чтобы разрозненные идентичности могли 
появиться на ее руинах, и с этой точки зрения забвение может восприниматься скорее 
как необходимое условие формирования культур, а не как невольная утрата .ˮ Причины 
“забвенияˮ при этом не исследуются. История трансфера не просто реифицирует это пред-
ставление Эспаня об истоках и сущности истории, но и претендует на объективность, так 
как ему кажется, что “нет никаких причин для того, чтобы этот межкультурный фундамент 
представлялся… абстракцией… мы имеем возможность путем изменения теоретической 
перспективы проанализировать саму историю этого общего фундамента .ˮ Тут он находит 
выход их релятивизма и эклектики исторической семантики. “Общий фундаментˮ культур 
видится ему как “сфера, которая исторической семантикой не была затронута и как сфе-
ра межкультурного контекста понятий, которые она изучаетˮ [Эспань 2018, с. 39–40, 93].

И хотя Эспань уверяет нас в междисциплинарности его теории и ее стремлении 
к “постоянной семантической релятивизации ее интеллектуального инструментария, 
радикальному историческому переосмыслению ее эпистемологических притязаний ,ˮ 
хотя бы на уровне различения национальных смыслов важнейших понятий, базовый 
универсализм ее повестки дня и дистанцирование от большинства современных иссле-
довательских подходов, связанных с лингвистическим поворотом (дискурсный анализ, 



153

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

деконструкция, постструктурализм), приводят к тому, что эпистемологические намерения, 
дистанцирующие его от позитивистской традиции, оказываются слабее, чем реальные 
связи с ней на базовом мировоззренческом уровне. Эти намерения маркируются как “ча-
емый горизонт ожидания и своего рода методологический регулятор .ˮ В итоге понятие 
“цивилизацияˮ во французском и немецком контекстах, с которого начинается это рас-
суждение (а также понятия “история ,ˮ “сравнениеˮ и т.п.), ни в сравнительном, ни в транс-
ферном аспектах в данной работе так и не исследуются, хотя и постоянно встречаются 
в тексте. Автор уходит от рефлексии по поводу собственных оснований, внезапно и резко 
сужая постулируемое им поле исследований до “узко ограниченного <круга> объектов 
анализа (предметов быта, социальных групп, художественных произведений) ,ˮ хотя на деле 
занят в основном историей трансфера идей в Новое время [Эспань 2018, с. 41–42, 44, 52]. 

Представляется, что Эспань не совсем понимает разницу между универсальной 
(всеобщей) и глобальной (в том числе транснациональной и транскультурной) историей 
[Ионов 2015, с. 151‒159]. И это не случайно: отгородившись от подходов конца ХХ‒начала 
XXI в., он с необходимостью идет в теории за источниками ‒ работами изучаемых ав-
торов, относящихся прежде всего к XIX‒первой половине ХХ в.: Э. Тайлора, В. Вундта, 
К.  Лампрехта, М. Мосса (до К. Гирца включительно). Он игнорирует существование 
постколониальной критики и оценивает колониальные народы в ориенталистском духе, 
следуя за авторами-позитивистами, такими как Тайлор. 

Исходя из метаисторического идеала “общего фундаментаˮ культур, он полагает, 
что “культура примитивных народов на самом деле весьма единообразна и крайне мало 
вариативнаˮ [Эспань 2018, с. 204]. В критике идей Тайлора Эспань опирается на пози-
цию Гирца в той ее части, которая сближает последнего с позитивизмом, и сам усиливает 
эту связь. Вместе с Гирцем он критикует эклектику многофакторного подхода к поня-
тию культуры, ведущего в “концептуальное болото ,ˮ но предлагает преодолевать его 
не за счет умножения “рамок интерпретацииˮ до количества участников взаимодей-
ствия, как это делает Гирц, а за счет смены объекта исследования, перехода от образов 
участников трансфера к образу всеобщего взаимодействия как такового, которого, 
по его мнению, не коснулась эклектика [Эспань 2018, с. 40, 224; Гирц 2006, с. 172‒173, 
178]. Высказав интересную мысль о том, что трансфер – не просто культурное “влияние ,ˮ 
что он определяется конъюнктурой потребностей культуры-реципиента, Эспань, вместе 
с тем, игнорирует близкое понятие “восполнениеˮ (supplement), введенное Ж. Деррида 
и объясняющее многозначность национальных смыслов понятия “культураˮ его природой 
“пустого означающегоˮ и бесконечностью процесса “восполненияˮ смысла [Эспань 2018, 
с. 64; Морозов 2009, с. 71‒73].

Ключевая идея Эспаня об обмене как инварианте культурного трансфера возводится 
им к работам М. Мосса, причем концепция дара как “тотального (целостного) социаль-
ного факта ,ˮ и вообще объективистская социологическая традиция Э. Дюркгейма (пусть 
с претензией на феноменологически-лингвистическую трактовку) рассматривается им 
как вполне актуальная [Эспань 2018, с. 111, 115‒116, 218, 220‒222]. Но для конструктиви-
ста Гирца, например, тоже не чуждого склонности к позитивизму, обмен обмену рознь. 
По его мнению, “наш материал на самом деле есть наши собственные представления 
о представлениях других людей о том, что из себя представляют они сами и их сооте-
чественники .ˮ Смыкание верхнего и нижнего века правого глаза может, по его мнению, 
быть рефлекторным морганием, а может быть подмигиванием, передразниванием, репе-
тицией и т. п. [Гирц 2006, с. 175, 177]. 

Так и культурный трансфер может быть трансляцией культурных ценностей, а мо-
жет быть манипуляцией сознанием реципиента, скрытым оскорблением, вплоть до объ-
явления войны. И сам по себе перенос внимания с акторов на процесс трансфера не вли-
яет на глубину нашего понимания этих особенностей. Для такого углубления нужны 



154

И.Н. Ионов

дополнительные теоретические инструменты, а не только новый материал. Особенно 
важно, что одним из участников культурного трансфера так или иначе предстает его ис-
следователь. Данная им множественность интерпретаций событий культурного обмена 
в процессе взаимодействия с материалом, относящимся к тем или иным его участникам, 
возвращает нас к проблемам “концептуального болота ,ˮ бесперспективности эклектизма 
и роли “фоновой информацииˮ ‒ предпосылочного знания [Гирц 2006, с. 172‒173, 177]. 

Фактически у Эспаня получается, что все основные проблемы решаются на уровне 
повестки дня (в процессе перехода к транснациональной истории, интерпретируемой 
как всеобщая), а проблематике вопросника историка, взаимодействия междисциплинар-
ных методов исследования уделяется минимум внимания. В результате мы имеем дело 
с редукционистской теорией трансфера в области интеллектуальной и художествен-
ной жизни, которая во имя борьбы с субстанционализацией национальных идентичностей 
за транснациональный подход и анализ гетерогенности культурных явлений практиче-
ски исключает из поля зрения историка иерархические отношения между транслятором 
и реципиентом, ограничиваясь реципрокными отношениями культурного обмена между 
воздействующей и принимающей культурами. Автора интересуют только те аспекты дис-
симиляции (противостояния) культур, которые одновременно оказываются проявлениями 
их имбрикации (наслоения) [Эспань 2018, с. 40]. 

В этом теория культурного трансфера Эспаня отличается от перекрестной или пе-
ресекающейся истории (histoire croisée) и его былого соратника М. Вернера, также сто-
явшего у истоков теории трансфера, но не отрицавшего и обновленный компаративизм, 
и Б. Циммерманн. Ими был поставлен вопрос об историчности исследователя и дефици-
те рефлексии по поводу национальных категорий, употребляемых для анализа. Они пока-
зали, что теория трансфера, созданная для демонстрации “прозрачности границˮ между 
культурами, без учета этих обстоятельств, напротив, укрепляет межкультурные границы 
и связанные с ними предрассудки, способствует недооценке многосторонности диалогиче-
ской ситуации и описывает трансфер односторонне, в рамках “национальных референций ,ˮ 
которые должна была пересматривать. В результате они предлагают еще более глубокую 
историзацию объекта, категорий анализа и отношений между исследователем и объек-
том. В отличие от сформулированной раз и навсегда онтологической и гносеологиче-
ской позиции Эспаня, Вернер и Циммерманн, критикуя “логику статических моделей ,ˮ 
историчность и надежность национальных категорий, применяемых им для определения 
значимости трансфера, предлагают более лабильный подход, связанный с преодолением 
самореферентности предмета и метода исследователя, с возможностью сочетания разных 
(в том числе инонациональных) теоретических перспектив и с их сменой в зависимости 
от развития познавательной ситуации, в том числе сопряженной со сложностью самого 
процесса и исследования культурного трансфера. В центр изучения культурного трансфера 
ставится не культурный обмен сам по себе (“экспорт-импортˮ), а прежде всего процесс 
культурной трансформации в разных его проявлениях [Вернер, Циммерманн 2007, с. 59‒63, 
67‒82; Ионов 2015, с. 312‒320].

Культурный трансфер и схизмогенез

В работе Эспаня попадаются указания на некоторые (как правило, старые, но не уста-
ревшие) методы, при помощи которых можно рассматривать границы не только как соеди-
няющие, но и как разъединяющие культуры. В частности, он пишет: «Антропология ком-
муникации, сформировавшаяся в основном в США благодаря работам Грегори Бейтсона, 
свидетельствует о том, что культура, будучи порождением сети коммуникаций, сама 
по себе продуцирует различия. Это позволяет Бейтсону анализировать социальную струк-
туру папуасской народности ятмул, отталкиваясь от понятия “схизмогенез”». Но значение 



155

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

этого понятия Эспань видит только в его способности перенести внимание со сравнения 
на процесс и результат контакта культур, то есть на исторический аспект явления [Эспань 
2018, с. 207]. Для более глубокого анализа соотношения трансфера и схизмогенеза эта про-
блема должна быть поставлена не как междисциплинарная (историко-антропологическая), 
как у Эспаня, а как трансдисциплинарная, в контексте перекрестной истории. Бейтсон, 
изучая в 1930-е гг. контакты культур, предложил новый исследовательский подход, кото-
рый можно рассматривать как зародыш трансдисциплинарного. Он выделил два аспекта 
анализа контакта культур: реципрокность (обоюдность, взаимность, обмен, как у Эспаня) 
и схизмогенез. Дисциплинарные подходы (экономический, религиоведческий) рассма-
триваются им не как исследование феноменов, реально присутствующих в культурах, 
а как абстракции, “ярлыки для различных точек зрения, которые мы принимаем в своих 
исследованиях .ˮ Среди них не может быть первичных и вторичных, так как это приводит 
к редукции. Они лишь помогают рассмотреть предмет с разных сторон [Бейтсон 2000, 
с. 95‒96].

Реципрокность – это паттерн поведения, “скомпенсированный и сбалансированный 
внутри себя ,ˮ основанный на отношениях обмена (“обоюдное коммерческое поведениеˮ). 
Но он является исключением, “затуманивающимˮ основной тип контакта, который связан 
с расколом или схизмогенезом (дифференциацией) групп. Симметричная дифференци-
ация предполагает одинаково агрессивное поведение, например хвастовство, которое 
“может вести только ко все более и более острому соперничеству и в конечном счете 
к враждебности и крушению всей системы .ˮ Комплементарная дифференциация основана 
на различии в поведении групп. В ответ на паттерны самоутверждения одной группы 
включаются паттерны культурной покорности другой группы. Не будучи ограниченным, 
схизмогенез “ведет к прогрессирующему одностороннему искажению личностей членов 
обеих групп, что приводит к взаимной враждебности и должно закончиться крушением 
системы .ˮ Примером такой катастрофы служит европейское “симметричное интернаци-
ональное соперничествоˮ перед Второй мировой войной [Бейтсон 2000, с. 100‒101, 103]. 

Подход Бейтсона гораздо шире теории культурного трансфера Эспаня. Он откры-
вает дорогу к трансдициплинарному изучению отношений не только обоюдного обме-
на, но и схизмогенеза. Это особенно важно для истории цивилизационного сознания. 
Напомню, что об искажении личности участников “процесса цивилизацииˮ писал при-
мерно в то же время Элиас, который отмечал уже во французском придворном обществе 
XVI‒XVIII вв., впервые выдвинувшем идеал цивилизованности (civilité, politesse, потом 
civilisation) в борьбе с богатыми буржуа за внимание короля, огромное внутреннее напря-
жение и “внутренний раскол личности: человек словно противостоит себе самомуˮ [Элиас 
2001, т. 2, с. 275–276]. Социолог сравнивал дворян, буржуа, крестьян и рабочих, население 
колоний, чьи манеры последовательно подвергались унификации в соответствии с нор-
мами изобретенного дворянами цивилизованного поведения, с беззащитным ребенком, 
«уступающим воле лиц, моделирующих его поведение. У взрослого человека такая без-
защитность связана с тем, – писал он, – что люди, чьего превосходства он опасается, 
соотносятся с его собственным “Сверх-Я”, с его собственным аппаратом самопринужде-
ния. Этот аппарат является результатом дрессировки индивида теми, от кого он зависим. 
Именно тот автоматизм, с которым у индивида воспроизводится чувство превосходства 
над ним других людей, делает его столь беззащитным» [Элиас 2001, т. 2, с. 292–293]. 

На стыке концепций Бейтсона и Элиаса возникает объемное, антропологически-социо- 
логическое представление о развитии процесса схизмогенеза в трансфере цивилизацион-
ного сознания. Фазе комплементарной дифференциации Бейтсона соответствует “фаза 
колонизации и ассимиляцииˮ в “процессе цивилизацииˮ Элиаса, когда широкие слои 
населения (и другие страны) зависимы и пассивно перенимают образцы национального 
или глобального истеблишмента. При этом они периодически пытаются перехватить роль 



156

И.Н. Ионов

культуртрегера, сами заняться колонизацией: внешней (как в Германии или Японии) 
или внешней и внутренней (как в России), но их деятельность не получает достойного 
признания, а то и вызывает сопротивление. Это порождает в них внутреннее напряже-
ние и протест. Возникает кризис идентичности, препятствующий самоидентификации 
адресата трансфера с его адресантом и ставящий пределы тому, что Э. Эриксон считал 
ее закономерным развитием: расширению и дальнейшей релятивизации идентичности. 
Ответы на этот кризис ‒ рессентимент и формирование негативной идентичности, само-
определение аутсайдера по типу противопоставления образу истеблишмента [Эриксон 
2006, с. 50‒52; Гудков 2004]. Вследствие этого комплементарность сменяется фазой сим-
метричной дифференциации по Бейтсону или “фазой отталкивания, дифференциации 
или эмансипацииˮ по Элиасу, когда развивается локальное самосознание и активная 
протестная деятельность аутсайдеров (вплоть до революций и мировых войн), а истеблиш-
менту приходится замыкаться в себе [Элиас 2001, т. 2, с. 308]. 

Эти фазы воспроизводились на протяжении XIX‒XXI вв. в отношениях разного рода 
сословных, классовых, этнических, национальных, локальных и других истеблиш-
ментов и аутсайдеров. Наиболее ярко связанные с ними противоречия раскрылись 
в колониальной политике, тесно связанной со схизмогенезом и цивилизационным са-
мосознанием. Психологическую ситуацию комплементарной дифференциации раскрыл 
психолог О. Маннони, который за 20 лет работы выявил во французских колониях 
агрессивный комплекс неполноценности у колонизаторов и комплекс зависимости 
у колонизуемых. Он связывал комплекс неполноценности европейцев с их отношения-
ми с родителями (“предательство родителейˮ), который вытекал из цивилизационных 
представлений последних [Mannoni 1956]. Нормативная практика дистанцирования 
взрослых от детей в до-детоцентрическую эпоху определялась бинарными оппозици-
ями культуры и природы, цивилизации и “варварстваˮ, причем дети рассматривались 
в рамках этих оппозиций как элемент хаоса, который невозможно впускать в цивили-
зованный мир взрослых, как объекты манипулятивного культуртрегерства родителей, 
осуществляемого при посредстве кормилиц, воспитателей и учителей [Старобинский 
2002, с. 125].

Анализируя ситуацию комплементарной дифференциации, можно прибегнуть к кон-
цепции “двойного посланияˮ Бейтсона, который связывал невротизацию поведения детей 
с хроническими противоречиями между предписаниями родителей и категорическим 
запретом обсуждать контекст этих противоречий. Представление о “двойном послании ,ˮ 
как показали политологи, можно отнести к международным отношениям, в частности 
Франции и Германии в процессе заключения Версальского мира [Бейтсон 2000, с. 227‒253; 
Поцелуев 2008]. 

Исследуя цивилизационное сознание, Л. Вульф писал о противоречивых оцен-
ках стран на “границах цивилизации ,ˮ которым одновременно приписывались свойства 
цивилизации и “варварства ,ˮ современного и далекого прошлого [Вульф 2003, с. 35, 47, 
57, 60, 62, 77]. Такие послания, став нормой, систематически отстаиваемой значимыми 
фигурами или объектами позитивного переноса (трансфера) в психологическом смысле, 
закрепляют у политического субъекта неспособность нормально коммуницировать, так 
как граница из места культурного трансфера становится инструментом манипуляции. 
Возникает трансконтекстуальный синдром, мешающий правильно определять контекст 
сообщения, “разрыв в ткани контекстуальной структуры сообщений .ˮ Происходят “по-
следовательная дискредитацияˮ сообщений как “не представляющих ценности ,ˮ взаи-
моисключающие оценки сообщений и запрет на их обсуждение. В результате в процессе 
коммуникации субъекты не сближаются, а отстраняются друг от друга, маскируются, 
описывают реальность не прямо, а при помощи скрытых метафор, ставят под сомнение 
наличие стабильных отношений между собой, обращаются к теориям заговора, пытаются 



157

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

“исказить или скрыть любую пространственно-временную привязкуˮ [Бейтсон 2000, 
с. 232‒233, 240, 260‒261, 299].

Разрушение обоюдности общения происходит, по мнению П. Вацлавика и его соав-
торов, из-за нарушения важнейшего требования к оппоненту ‒ отсутствия приемлемого 
ответа на экзистенциальный вопрос, который элиминирует властный аспект отношений: 
“Подтверди то, как я сам определяю себя! .ˮ Результатами становятся фрустрация, переход 
от комплементарного к симметричному схизмогенезу и растущая патологизация послед-
него, “симметричная эскалация ,ˮ описанная школой системных исследований Пало-Альто, 
которая приводит к агрессии, бессмысленному соперничеству и алогичному общению, 
порождает фантомы, значимые прежде всего как инструмент самоутверждения (на мой 
взгляд, к ним можно отнести разные виды понятия “цивилизацияˮ в их ценностном 
аспекте). Воображаемые качества этих фантомов превращаются в предмет бесконечного 
спора, ярко описанного в пьесе Э. Олби “Кто боится Вирджинии Вульф? ,ˮ а отрицание 
самого их существования ‒ в смертельное оскорбление [ Вацлавик, Бивин, Джексон 2000, 
с. 2, 105, 151‒189]. 

По поводу цивилизационных представлений в Новое время происходит эскалация 
симметричных столкновений национальных школ философии истории, по-разному 
описывающих место страны в процессе цивилизации или в кругу мировых цивилизаций, 
опираясь на разные ценности, свойственные той или иной нации. Они сопровождаются 
избыточной метафоризацией понятийного аппарата, обеспечивающей риторическое 
доминирование в спорах и защиту истинностного характера подобных построений. 
“Нет необходимости прослеживать отдельные различия между… Контом… Миллем… 
Спенсером... – писал Э. Трельч о различных видах теории цивилизации XIX в., – <они> 
всегда заключают в себе идеалы Французской революции или английского джентльмена, 
американской демократии… Основная черта науки о ценностях всегда одна и та же: она 
абстрагирована от опыта истории… развита на основе мнимых социологических и науч-
но-исторических законов природы и преисполнена... различными видами… эстетических 
и религиозных чувствˮ [Трельч 1994, с. 124‒125]. 

Основой таких моделей служат создание и последующая реификация ментальных 
карт воображаемой географии и воображаемой истории, на которых положение той 
или иной страны выглядело бы выигрышно по сравнению с другими. На этих картах 
по-разному маркируются истоки и направления цивилизационного трансфера, центр, 
периферия и границы цивилизованного мира, а также отдельных локальных цивилизаций; 
по-разному осмысливаются отношения Севера и Юга, Запада и Востока, приморских 
и континентальных стран; преимущества молодых и древних цивилизаций, ориентация 
цивилизаций на традиции или инновации, однолинейные и многолинейные, линейные 
и циклические, зигзагообразные модели истории цивилизаций, периодизация истории 
цивилизаций и т. п. [Götz, Holmén 2018, с. 157–161; Zerubavel 2003]. Их цель не когнитивная, 
а политическая, подчас колонизаторская ‒ захватить пути “экспорта и импортаˮ цивили-
зационных представлений, любой ценой занять господствующее положение в процессе 
их трансфера.

Культурный трансфер и культурная гегемония

Если трансфер компетенций, знаний и умений, как это утверждает Эспань, чаще 
осуществляется по типу взаимного обмена, на основе взаимности, в рамках таких 
интеллектуальных сетей и сетевых институтов, как “невидимые колледжиˮ или “му-
зеи без стен ,ˮ то трансляция религиозных верований, идеологических убеждений, в том 
числе цивилизационной идентификации и понятий, ее обозначающих, чаще реализуется 
в логике комплементарного или симметричного схизмогенеза, которую Эспань упоминает, 



158

И.Н. Ионов

но игнорирует как в сфере ее анализа, так и в сфере ее применения. Конечно, неправиль-
но исключать возможность реципрокности обмена религиозными и идеологическими 
представлениями. На практике существует множество переходных форм, в которых ре-
ципрокность может сливаться и с комплементарностью, и с симметричностью [Вацлавик, 
Бивин, Джексон 2000, с. 80]. 

Но все-таки норма для взаимодействия современных научных школ – игра с ненулевой 
суммой, которую экономисты называют “соревновательной конкуренцией ,ˮ содержание 
которой составляет состязательность (contest), в то время как для идеологий свойственна 
игра с нулевой суммой, “хищническая конкуренция ,ˮ то есть соперничество (rivalry). 
В первом случае преобладает гетерархия, децентрированная многоуровневая сеть как фор-
ма организации разнообразия, во втором ‒ иерархия, выстраивающая центрированные 
нормативные отношения между участниками в жесткую структуру по принципу сопод-
чиненности или неустойчивого равновесия сил [Поддьяков 2004, с. 66; Радаев 2010, с. 41; 
Старк 2009].

Культурный трансфер знаний и компетенций, таким образом, дополняет дискурс-
ная гегемония политизированных идеологических взглядов, инструментарий для ана-
лиза которой как системы коммуникации создала Эссекская школа дискурс-анализа, 
в частности Э. Лаклау и Ш. Муфф, развивающие неограмшианский подход и взаимо-
действующие с постколониальной критикой. Вслед за М. Фуко они считают, что отно-
шения власти пронизывают общество и коммуникацию. В центре их внимания процесс 
конструирования идентичностей. Причем он анализируется в духе, близком Эспаню, 
с признанием универсальности границ и трансграничной ситуации, роли конфликта 
и заимствований, а также “конституирующего Иногоˮ [Эспань 2018, с. 35, 42, 43–44, 74]. 
Но в отличие от Эспаня, Лаклау сосредоточен на жесткости и исключительности границ 
как пределов системы сигнификации, где происходит разрыв или распад сигнификации. 
“Нейтральная граница представляла бы, в сущности, единое целое с тем, что находится 
по обе ее стороны, и эти две стороны были бы просто различными по отношению друг 
к другу .ˮ Это не была бы граница системы. Такие “истинные границы всегда антагонистич-
ны .ˮ Это не мешает им быть порой неопределенными, дислоцированными, основанными 
на компромиссе различия и эквивалентности, так как идентификационные практики 
не могут быть полностью успешны (цит. по [Морозов 2009, с. 22, 121–122.]). 

На подобных границах происходит важный процесс: “генерация пустых означающих, 
означающих без означаемогоˮ как инструмента гегемонии, яркий пример которых ‒ по-
нятие “цивилизация ,ˮ ценностный смысл которого можно менять в широких пределах. 
“Генерирование пустых означающих и установление отношений эквивалентности между 
этими означающими и той или иной частной идентичностью в силовом поле конституи-
рующего антагонизма как раз и составляет сущность операции гегемонии .ˮ Эта операция 
“неизбежно приводит к исключению тех идентичностей, которые противоречат данному 
частному варианту порядка, к вытеснению их за пределы сообщества, установлению 
отношений эквивалентности между ними и внешним миром анархии и чистой угрозы .ˮ 
Поэтому понятие “цивилизацияˮ семантически указывает на другое, сниженное в иерар-
хии ценностей “пустое означающее ,ˮ свой антоним ‒ понятие “варварствоˮ [Морозов 2009, 
с. 125, 171, 297, 309, 311; Bettiza 2014]. Они сосуществуют в форме бинарной оппозиции, 
фигуры и фона единого гештальта.

В этих условиях, по мнению В. Морозова, представления о цивилизации в России 
задаются в форме “гегемонической артикуляции .ˮ Ее можно сформировать извне, в целях 
установления комплементарной дифференциации в интересах западного истеблишмента 
(политолог пишет о роли России как «“не совсем Европы”, одновременно включенной 
в европейскую цивилизацию и не вполне соответствующей стандартам последней»). 
Но ее можно сконструировать и изнутри, в целях установления симметричной диффе-



159

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

ренциации в интересах местного истеблишмента (при помощи «заявлений о моральном 
превосходстве России над всем остальным миром в силу особых черт русского характера 
или, наоборот, о существовании “ценностного разрыва” между Россией и Западом, который 
потенциально может быть истолкован как свидетельство фундаментальной несовмести-
мости между двумя “цивилизациями”») [Морозов 2009, с. 135, 143, 158]. Соответственно 
формируются идеологические течения “западничестваˮ и “славянофильстваˮ в разных 
их вариантах.

Полезно посмотреть на культурный трансфер/гегемонию с точки зрения образования. 
Психолог А. Поддьяков разделяет образование на привычное, имеющее целью передачу 
информации, получение новых навыков и развитие учащихся, и “троянское образова- 
ние ,ˮ основанное на злоупотреблении “асимметрией компетенций ,ˮ при которой учитель 
(советник) дезориентирует учащихся (клиентов). Типичный случай такого явления ‒ вер-
бовка и обучение рекрутов для строительства финансовых пирамид, которые помогают 
выкачивать деньги из населения и в конце концов разоряются сами. Другая возможная 
цель такого обучения ‒ ослабление конкурента со злым умыслом. В обучающем курсе 
при этом заложена скрытая программа и ложные инструкции, имеющие целью сознатель-
ное внесение дезинформации, вплоть до “закабаления конкурента .ˮ В рамках экономики 
“это закономерная работа по снижению роста данного вида человеческого капитала (или 
потенциала) у соперникаˮ [Поддьяков 2004, с. 68‒69, 71; Поддьяков 2006, с. 87]. С точки 
зрения теории образования в условиях транснациональной конкуренции “процесс цивили-
зацииˮ Элиаса можно рассматривать как форму “троянскогоˮ образования, когда реальных 
или потенциальных соперников (придворных буржуа, провинциалов, крестьян, жителей 
колоний) убеждают в высокой ценности “цивилизованного поведения ,ˮ имевшей изначаль-
но маргинальное значение по сравнению с религиозными нормами [Ионов 2019а, с. 304]. 

Возникает разновидность глобальной “пирамиды ,ˮ основанной мировым истеблиш-
ментом для аккумулирования морального авторитета и манипуляции сознанием все более 
широких слоев населения Земли. Процесс модернизации при этом предполагает два типа 
взаимодействия: обмен знаниями и компетенциями в рамках культурного трансфера, 
как его описывает Эспань, и трансляцию “троянскихˮ идентичностей для построения куль-
турной гегемонии. Такая пирамида в процессе “троянского образованияˮ распространяет 
“скрытую программу ,ˮ навязывая глобальным и социальным аутсайдерам представления 
об их “варварстве ,ˮ разрушает их идентичность. Эти манипуляции порождают на локаль-
ном уровне рессентимент и контргегемонию, мобилизуют из местного истеблишмента 
создателей множества новых локальных “пирамид ,ˮ усугубляющих гегемоническую 
ситуацию. Распространяются самоидентификации с империями-аутсайдерами, ре- 
анимируются воспоминания о многополярности мира пороховых империй. Выставляя 
себя борцами против мирового истеблишмента за традиционные ценности, новые элиты 
в собственных интересах вовлекают в “троянское образованиеˮ разные группы населе-
ния. На каждом из этапов передача информации в процессе трансфера затрудняется, ее 
восприятие искажается негативными эмоциональными реакциями [Morozov 2015, р. 54, 
55, 64, 65 81, 108, 109, 137, 141]. 

В процессе перехода схизмогенеза от комплементарности к симметрии (от подчинения 
к сопротивлению) меняются картины истории. Большую роль в этом процессе играют 
цивилизационные представления. В рамках гегемонического дискурса универсалистские 
линейно-стадиальные и прогрессистские, либеральные модели истории цивилизации 
на международном уровне порождают среди аутсайдеров стремление к контргегемонии 
и трансформируются в партикуляристские локальные и циклические, более или менее 
консервативные, если не фундаменталистские, модели цивилизаций, при помощи которых 
отстаивается право элит имперских наций на позитивную самооценку и симметричное 
сопротивление глобальному истеблишменту. На социальном уровне сопротивление 



160

И.Н. Ионов

цивилизационным представлениям порождает универсалистскую теорию социально- 
экономических формаций, восстанавливающую позитивную самооценку трудящихся 
и отрицающую или переворачивающую при этом и линейно-стадиальную, и локальную 
цивилизационные схемы. Смена формаций связана с провозглашением передового ха-
рактера пролетарской культуры и осуждением “варварстваˮ буржуазной цивилизации. 
Социалистическое государство разрушается вследствие новой волны рессентимента 
в процессе перехода от комплементарности к симметрии социалистического государства 
и подавляемого им этнического самосознания локальных элит [Ионов 2019b, с. 167; Асоян 
2012]. 

Как и предсказывал Бейтсон, система схизмогенеза как формы культурного трансфера 
нестабильна в любом из ее вариантов и неизбежно приводит к краху. На каждый запрос 
о гегемонии или контргегемонии в конце концов следует агрессивный ответ, происхо-
дит смысловая инверсия понятий и целевая инверсия стратегий. В Германии как сим- 
метричный ответ на идеал “цивилизацииˮ создавались идеалы “Kulturˮ и “Bildung ,ˮ превра-
тившиеся в оправдание Первой мировой войны. В условиях поражения Германии в войне 
и “версальского синдромаˮ нарастающий рессентимент привел к отрицанию даже этих 
ценностей и принял расистские формы, что обернулось Второй мировой войной. В Японии 
сугубо комплементарная политика второй половины XIX в. bunmei kaika (“публичного 
культивирования цивилизации посредством государственной политикиˮ) превратилась 
в ХХ в. в политику воспитания камикадзе для реализации лозунга “Азия для азиатов .ˮ 
В ответ на колониализм Запада и выработанную как инструмент “троянскогоˮ образова-
ния идеологию ориентализма (негативный образ Востока, созданный на Западе) возникли 
оксидентализм (негативный образ Запада, созданный на Востоке) и разработанные по типу 
негативной идентичности теория “азиатских ценностейˮ М. Махатхира, афроцентризм 
и т. п. [Ионов 2019, с. 308‒310; Ориентализм… 2012]. Ныне, под давлением миграции на-
строенных на симметричную дифференциацию аутсайдеров, как и предсказывал Элиас, 
Запад постепенно теряет универсалистскую ориентацию и пытается самоизолироваться, 
голосуя за правых популистов. 

*  *  *

Конечно, нельзя сказать, что цивилизационные схемы не имеют когнитивной ценности, 
так же как борьба за гегемонию не исключает культурного трансфера в форме обмена 
знаниями. Наука не может обходиться без “пустых означающих ,ˮ ибо они хорошо приспо-
соблены для развития процесса “восполнения смысла ,ˮ о котором писал Деррида. Став 
основой мировоззрения, одно из таких “пустых означающихˮ – цивилизация превратилось 
в “самосбывающееся пророчествоˮ о прошлом, настоящем и будущем, определяя когнитив-
ные стратегии историков, поведение больших групп населения, которое оно сплачивало, 
и политику мировых держав. Идея цивилизации выступает инструментом радикальной 
переформулировки повестки дня и вопросника исторических исследований. 

Разные представления о цивилизации помогли истории из политической и церковной 
стать социальной и культурной. Они сыграли центральную роль в смене и взаимодей-
ствии темпоральных режимов исторического исследования. Но необходимая предпосылка 
адекватного использования таких сложных по структуре понятий в исследовательских 
целях – преодоление их седиментации, укорененности в гегемоническом дискурсе, пе-
ревод их в сферу взаимного культурного трансфера, инструментами для чего служат 
диалог носителей этих форм самосознания, глубокая деконструкция их гегемонического 
содержания и даже создание новых “метаправил, которые старая (гегемоническая. ‒ И.И.) 
система не в состоянии создать внутри самой себяˮ [Asciutti 2009, р. 26‒33; Вацлавик, 
Бивин, Джексон 2000, с. 254]. Необходимо разделение познавательных, обучающих 



161

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

и манипулятивных, деструктивных стратегий, которое затруднено в рамках теории 
культурного трансфера Эспаня с ее метаисторическими основаниями и гораздо лучше ре-
ализуется при трансдисциплинарном подходе в рамках перекрестной истории Вернера 
и Циммерманн [Морозов 2009, с. 173‒176]. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Асоян Ю.А. (2012) Исчезнувшая цивилизация: цивилизационные категории в советском 
идеологическом дискурсе 1920‒1930-х годов // Общественные науки и современность. № 4. 
С. 112–119.

Бейтсон Г. (2000) Экология разума. Избранные статьи по антропологии, психиатрии и эписте-
мологии. М.: Смысл. 

Вацлавик П., Бивин Д., Джексон Д. (2000) Прагматика человеческих коммуникаций: Изучение 
паттернов, патологий и парадоксов взаимодействия. М.: Апрель-Пресс, ЭКСМО Пресс. 

Вернер М., Циммерманн Б. (2007) После компаратива: histoire croisée и вызов рефлексивности // 
Ab Imperio. № 2. С. 59–90. 

Вульф Л. (2003) Изобретая Восточную Европу. Карта цивилизации в сознании эпохи 
Просвещения. М.: НЛО.

Гирц К. (2006) “Насыщенное описаниеˮ: в поисках интерпретативной теории культуры // 
Антология исследований культуры. Интерпретации культуры. М.-СПб. С. 171–200. 

Гудков Л.Д. (2004) Негативная идентичность. Статьи 1997‒2002 годов. М.: НЛО, ВЦИОМ-А.
Европейские судьбы концепта культуры (Россия, Германия, Франция, англоязычный мир). 

Материалы русско-французского коллоквиума 11–12 октября 2007 года (2011). М.: ИМЛИ РАН. 
Ионов И.Н. (2019b) Игры со временем: российские образы “другой Европыˮ // Общественные 

науки и современность. 2019. № 4. C. 158–173.
Ионов И.Н. (2015) Мировая история в Глобальный век: Новое историческое сознание. М.: 

Аквилон. 
Ионов И.Н. (2019а) “Процесс цивилизацииˮ: унификация поведения и диверсификация иден-

тичностей // Феномен унификации в истории. М.: ИВИ РАН. С. 301–320.
Ионов И.Н. (2007) Цивилизационное сознание и историческое знание: проблемы взаимодей-

ствия. М.: Наука. 
Морозов В.Е. (2009) Россия и другие. Идентичность и границы политического сообщества. 

М.: НЛО.
Ориентализм/оксидентализм: языки культур и языки их описания (2012) М.: Совпадение. 
Поддьяков А.Н. (2004) Противодействие обучению конкурента и “троянское обучениеˮ в эко-

номическом поведении // Психология. Журнал Высшей школы экономики. № 3. С. 65–82. 
Поддьяков А.Н. (2006) Троянское обучение в структуре рефлексивного управления // 

Рефлексивные процессы и управление. № 2. С. 84–95. 
Поцелуев С.П. (2008) Double Binds или Двойные ловушки политической коммуникации // 

ПОЛИС. №1. С. 8–32. 
Радаев В.В. (2010) Как организуется рыночное взаимодействие. М.: Изд. дом ГУ–ВШЭ. 
Старк Д. (2009) Гетерархия: организация диссонанса // Экономическая социология. Т. 10.  

№ 1. С. 57–89.
Старобинский Ж. (2002) Слово “цивилизацияˮ // Старобинский Ж. Поэзия и знание. История 

литературы и культуры. В 2 т. М.: Языки славянской культуры. Т. 1. С. 110–149. 
Трельч Э. (1994) Историзм и его проблемы. Логическая проблема философии истории. М.: Юрист. 
Элиас Н. (2001) О процессе цивилизации. Социогенетические и психогенетические исследова-

ния. В 2 т. М.–СПб.: Университетская книга. 
Эриксон Э. 2006) Идентичность: Юность и кризис. М.: Флинта, МПСИ, Прогресс. 
Эспань М. (2018) История цивилизаций как культурный трансфер. М.: НЛО.
Asciutti E. (2009) Asia and the Global World: Identities, Values, Rights // Identity in Crossroad 

Civilisations: Ethnicity, Nationalism and Globalism in Asia. Angeles. Amsterdam: Amsterdam Univ. 
Press. Pр. 21–42.

Berlin I. (1980) Against the Current. Essays on the History of Ideas. New York: The Viking Press.



162

И.Н. Ионов

Bettiza G. (2014) Empty Signifier in Practice: Interrogating the “Civilizationsˮ of the United Nations 
Alliance of Civilizations // ReligioWest Working Paper. RSCAS 2014/95. Fiesole: European University 
Institute (http://www.gregoriobettiza.com/1/148/resources/publication_1970_1.pdf). 

Clackson J. (2007) Indo-European Linguistics: An Introduction. Cambridge: Cambridge Univ. Press. 
Götz N., Holmén J. (2018) Introduction to the Theme Issue: “Mental Maps: Geographical and Historical 

Perspectivesˮ // Journal of Cultural Geography. Vol. 25. No 2. Pр. 157–161.
Mannoni O. (1956) Prospero and Caliban. The Psychology of Colonization. London: Methuen. 
Morozov V.Е. (2015) Russia's Postcolonial Identity. A Subaltern Empire in a Eurocentric World. 

Basingstoke: Palgrave Macmillan. 
Zerubavel E. (2003) Time Maps: Collective Memory and the Social Shape of the Past. Chicago: Univ. 

of Chicago Press.

REFERENCES

Asciutti E. (2009) Asia and the Global World: Identities, Values, Rights. Identity in Crossroad 
Civilisations: Ethnicity, Nationalism and Globalism in Asia. Amsterdam: Amsterdam Univ. Press, pp. 21–42.

Asojan Ju.A. (2012) Ischeznuvshaya civilizaciya: civilizacionnye kategorii v sovetskom ideologicheskom 
diskurse 1920‒1930-h godov [Disappeared civilization: civilizational categories in the Soviet ideological 
discourse of the 1920s‒1930s]. Obshchestvennye nauki i sovremennost', no. 4, pp. 112–119.

Bateson G. (2000) Ekologiya razuma. Izbrannye stat'i po antropologii, psihiatrii i epistemologii 
[Ecology of mind. Selected articles on anthropology, psychiatry and epistemology]. Moscow: Smysl. 

Berlin I. (1980) Against the Current. Essays on the History of Ideas. New York: The Viking Press. 
Bettiza G. (2014) Empty Signifier in Practice: Interrogating the “Civilizationsˮ  of the United Nations 

Alliance of Civilizations. ReligioWest Working Paper. RSCAS 2014/95. Fiesole: European University 
Institute (http://www.gregoriobettiza.com/1/148/resources/publication_1970_1.pdf).

Clackson J. (2007) Indo-European Linguistics: An Introduction. Cambridge: Cambridge Univ. Press. 
Elias N. (2001) O processe civilizacii. Sociogeneticheskie i psihogeneticheskie issledovaniya.  

V 2 t. [On the process of civilization. Sociogenetic and psychogenetic studies]. Moscow–St.-Petersburg: 
Universitetskaya kniga.

Erikson E. (2006) Identichnost': Junost' i krizis [Identity: youth and crisis]. Moscow: Flinta, MPSI, 
Progress. 

Espagne M. (2018) Istoriya civilizacii kak kul'turniy transfer. [The history of civilizations as a cultural 
transfer]. Moscow: NLO.

Evropeyskie sud'by koncepta kul'tury (Rossiya, Germaniya, Franciya, angloyazychnyy mir). Materialy 
russko-francuzskogo kollokviuma 11–12 oktjabrja 2007 goda (2011) [The European fate of the concept of 
culture (Russia, Germany, France, the English-speaking world). Materials of the Russian-French colloquium 
on October 11–12, 2007] Moscow: IMLI RAN. 

Geertz K. (2006) “Nasyshchennoe opisanieˮ: v poiskah interpretativnoy teorii kul'tury [“Thick de-
scriptionˮ: in search of an interpretative theory of culture]. Antologiya issledovaniy kul'tury. Interpretacii 
kul'tury, Moscow‒St.-Petersburg, pp. 171–200. 

Götz N., Holmén J. (2018) Introduction to the Theme Issue: “Mental Maps: Geographical and Historical 
Perspectives .ˮ Journal of Cultural Geography, vol. 25, no. 2, pp. 157–161.

Gudkov L.D. (2004) Negativnaya identichnost'. Stat'i 1997‒2002 godov [Negative identity. Articles 
1997‒2002]. Moscow: NLO, VCIOM-A.

Ionov I.N. (2007) Civilizacionnoe soznanie i istoricheskoe znanie: problemy vzaimodeystviya 
[Civilizational consciousness and historical knowledge: problems of interaction]. Moscow: Nauka. 

Ionov I.N. (2019b) Igry so vremenem: rossiyskie obrazy “drugoy Evropyˮ [Games with time: Russian 
images of “another Europeˮ]. Obshhestvennye nauki i sovremennost', no. 4, pp.158–173.

Ionov I.N. (2015) Mirovaya istoriya v Global'niy vek: Novoe istoricheskoe soznanie [World history in 
the global age: a New historical consciousness]. Moscow: Akvilon. 

Ionov I.N. (2019a) “Process civilizaciiˮ: unifikaciya povedeniya i diversifikaciya identichnostey [“The 
process of civilization :ˮ unification of behavior and diversification of identities]. Fenomen unifikacii v istorii 
[The phenomenon of unification in history]. Moscow: IVI RAN, pp. 301–320.

Mannoni O. (1956) Prospero and Caliban. The Psychology of Colonization. London: Methuen.



163

Теория культурного трансфера Мишеля Эспаня и трансдисциплинарный анализ...

Morozov V.E. (2009) Rossiya i drugie. Identichnost' i granicy politicheskogo soobshhestva [Russia 
and others. Identity and boundaries of the political community]. Moscow: NLO. 

Morozov V.E. (2015) Russia's Postcolonial Identity. A Subaltern Empire in a Eurocentric World. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

Orientalizm/oksidentalizm: yazyki kul'tur i yazyki ih opisaniya (2012) [Orientalism/occidentalism: 
languages of cultures and languages descriptions] Moscow: Sovpadenie.

Poceluev S.P. (2008) Double Binds, ili Dvojnye lovushki politicheskoy kommunikacii [Double Binds, 
or Dual traps of political communication]. POLIS, no. 1, pp. 8–32. 

Podd'yakov A.N. (2004) Protivodeystvie obucheniyu konkurenta i “troyanskoe obuchenieˮ v ekono-
micheskom povedenii [Opposition to competitor’s training and “Trojan learningˮ in economic behavior]. 
Psihologiya. Zhurnal Vysshey shkoly ekonomiki, no. 3, pp. 65–82. 

Podd'yakov A.N. (2006) Troyanskoe obuchenie v strukture refleksivnogo upravleniya [Trojan training 
in the structure of reflective management]. Refleksivnye processy i upravlenie, no. 2, pp. 84–95. 

Radaev V.V. (2010) Kak organizuetsya rynochnoe vzaimodeystvie [How is market interaction orga-
nized?]. Moscow: Izd. dom HSE. 

Stark D. (2009) Geterarhiya: organizaciya dissonansa [Heterarchy: organization of dissonance]. 
Ekonomicheskaya sociologiya, vol. 10, no. 1, pp. 57–89.

Starobinski J. (2000) Slovo “civilizaciya ,ˮ v 2 t. [The word "civilization"]. Starobinski J. Pojeziya i 
znanie. Istoriya literatury i kul'tury [Poetry and knowledge. History of Literature and Culture in 2 vols.]. 
Moscow: Yasiki slavyanskoj kulturi, 2002, vol. 1, pp. 110–149. 

Troeltsch E. (1994) Istorizm i ego problemy. Logicheskaya problema filosofii istorii [Historicism and 
its problems. The logical problem of the philosophy of history]. Moscow: Jurist. 

Watzlavik P., Bivin D., Jackson D. (2000) Pragmatika chelovecheskih kommunikaciy: Izuchenie pat-
ternov, patologiy i paradoksov vzaimodeystviya [The Pragmatics of Human Communications: The Study 
of Patterns, Pathologies, and Interaction Paradoxes]. Moscow: Aprel'-Press, JeKSMO Press. 

Werner M., Zimmermann B. (2007) Posle komparativa: histoire croisée i vyzov refleksivnosti [Beyond 
Comparison: Histoire Croisée and the Challenge of Reflexivity]. Ab Imperio, no. 2, pp. 59–90. 

Wolf L. (2003) Izobretaya Vostochnuyu Evropu. Karta civilizacii v soznanii epohi Prosveshcheniya 
[Inventing Eastern Europe. Map of civilization in the consciousness of the Enlightenment]. Moscow: NLO.

Zerubavel E. (2003) Time Maps: Collective Memory and the Social Shape of the Past. Chicago: Univ. 
of Chicago Press.

© И. Ионов, 2020


