
185

ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ И СОВРЕМЕННОСТЬ	 2019 • № 3

А.А. ТЕСЛЯ

Основания социологии религии
(pазмышления над книгой П. Бергера  
“Священная завеса”)*

“Священная завесаˮ П.Л. Бергера (1967), русский перевод которой вышел в 2019 г., несмотря 
на свой небольшой объем, – попытка масштабного теоретического синтеза, демонстрация потен-
циала социологии знания ассимилировать в непротиворечивую и эффективную конструкцию 
не только дюркгеймовскую и веберовскую социологические традиции, но также и марксистский, 
и экзистенциалистский подходы. Особенный интерес работа Бергера представляет сегодня – 
как в плане демонстрации потенциала “большой теорииˮ для понимания социальной реальности, 
так и связанности социологической теории с фундаментальными философскими вопросами – по-
скольку эта связь предстает у Бергера эксплицитной.

Ключевые слова: cоциология религии, социальная реальность, конструирование реальности.

DOI: 10.31857/S086904990005095-6

Питер Л. Бергер в 1967 г. определил цель своей книги как “попытку применить об-
щую теоретическую концепцию социологии знания к феномену религииˮ [Бергер 2018, 
с. 7]1. С этим преимущественно и связан сохраняющийся по сей день интерес к книге, 
вышедшей в свет более полувека назад. Она сохраняет силу и влияние, не столько даже 
непосредственное, сколько пропущенное через множество переосмыслений и зачастую 
обратившееся в фоновое, социологическое видение, представленное впервые в 1966 г. 
в совместном трактате Бергера и Т. Лукмана “Социальное конструирование реальности .ˮ 

В свое время, как отмечал Е. Шацкий, “Социальное конструирование реальностиˮ 
воспринималось как манифест “нового идеализмаˮ в социологии [Шацкий 2018, с. 529]  – 
и подобное видение подтверждается, например, определением общества из краткого 
введения в социологию, написанного Бергером вместе с его женой Бриджит: “Общество – 
это наш жизненный опыт общения с другими людьми вокруг насˮ [Бергер П., Бергер Б. 
2004, с. 29].

Ключевой тезис данного направления – утверждение, что “социальная реальность 
не является для людей данностью, но создается имиˮ [Шацкий 2018, с 529]. При этом, 
по крайней мере для Бергера и Лукмана, это утверждение предельно далеко от волюн-

* Работа выполнена в рамках гранта Российского научного фонда (№ 18-18-00442) “Механизмы смыс-
лообразования и текстуализации в социальных нарративных и перформативных дискурсах и практикахˮ 
в Балтийском федеральном университете им. И. Канта и поддержана из средств субсидии, выделенной на 
реализацию Программы повышения конкурентоспособности БФУ им. И. Канта в рамках Проекта 5-100.

1  Далее в тексте ссылки на эту работу даются в круглых скобках.

Т е с л я Андрей Александрович – кандидат философских наук, старший научный сотрудник Института 
гуманитарных наук Балтийского федерального университета им. Иммануила Канта. Адрес: Чернышевского 
ул., д. 56а, Калининград, 236022. E-mail: mestr81@gmail.com



186

таризма – или во всяком случае из него никоим образом не следует, как и утверждение 
о какой-либо особой пластичности социального, его податливости на сознательное, целе-
направленное изменение. Собственно, небольшая книга Бергера, посвященная, как сказано 
в подзаголовке, “элементам социологической теории религии ,ˮ развернуто отвечает на два 
ложных, но распространенных понимания социального конструирования реальности. Во-
первых, Бергер стремится показать, как социальная реальность одновременно является 
и результатом деятельности людей, и в то же время выступает для них в каждый конкрет-
ный момент как данность, как нечто объективное, не зависящее от их индивидуальных 
представлений, и, во-вторых, что социальная реальность в конце концов, или, точнее, 
в самом истоке, вынуждена не только давать ответы на внесоциальное, но и опираться 
на опыт, который не может быть социализирован до конца. Иными словами, социальное 
конструирование реальности никогда не может завершиться, образовать тотальную ре-
альность – она разомкнута в иное в силу самой человеческой природы.

Формально трактат Бергера делится на две части – собственно теоретическую, вклю-
чающую четыре главы (от общего понимания религии в процессе конструирования мира 
вплоть до проблематики соотношения религии и отчуждения), и эмпирическую, состо-
ящую из трех глав. Однако внутреннее устройство de facto оказывается более сложным, 
поскольку первая из эмпирических глав посвящена применению теории религии к про-
цессу секуляризации и содержит предельно сжатый очерк исторической социологии ре-
лигии в аспекте секуляризации, тогда как две последующие главы обращены к процессам 
1950–1960-х гг. Я сосредоточусь на обсуждении первых пяти глав трактата, поскольку, 
на мой взгляд, именно они по сей день представляют не только исторический интерес, 
но и наиболее любопытны с точки зрения тех теоретических позиций и подходов, ко-
торые служили для Бергера основными моментами притяжения, отталкивания и/или 
переосмысления. В них – и истоки его собственного социологического ви́дения религии, 
и интеллектуальные подходы, на которые он опирается, создавая собственную концепцию.

Теория, которую выстраивает Бергер, – попытка масштабного синтеза, чем и инте-
ресна как один из опытов не только построения “общей теории ,ˮ но и приложения ее 
к конкретной области. Синтетический характер теории означает не только стремление 
охватить всю социальную реальность в целом, предложить универсальный метод 
понимания социальной реальности, но и дать перетолкование другим теоретическим 
подходам, которые в рамках целого должны, соответственно, сохранить свою истин-
ность и вместе с тем оказаться элементами другой системы, внешней по отношению 
к ним. То есть, возвращаясь к первой части сказанного, не столько “сохранить ,ˮ сколько 
“раскрытьˮ свою истинность (однако теоретический плюрализм вновь вносит свое огра-
ничение – и “истинностьˮ в данном случае будет означать “истинность в пространстве 
данной теоретической рамкиˮ). 

Источниками и опорными текстами для построения социологической теории религии 
для Бергера служит прежде всего собственно социологическая традиция, в понимании 
которой он во многом, хотя и критически, ориентирован на Т. Парсонса, а также на ин-
терпретации религии Э. Дюркгейма и М. Вебера. У первого он заимствует общее пони-
мание назначения религии, а у второго – методологический индивидуализм, кроме того, 
он опирается на следующие группы авторов: 

– во-первых, на К. Маркса, у которого берет не только диалектику, но и трактов-
ку религии как “ложного сознанияˮ (при этом отмечая неполноту данного понимания), 
а через тексты Маркса первой половины 1840-х гг. – восходящие к Г. Гегелю понятия 
“отчужденияˮ и “овеществления ;ˮ

– во-вторых, отчасти в связи с “молодым Марксомˮ на философскую антрополо-
гию в рамках традиции, восходящей к М. Шелеру и соединяющейся с социологией 
через А. Щюца;

– в-третьих, в развитии связей с философской антропологией и философской проблема-
тикой в целом, значимыми оказываются М. Хайдеггер, К. Ясперс, Ж.-П. Сартр и А. Камю.



187

Хотя для Бергера принципиально отнесение его работы именно к области социологии 
и социологической теории, последнюю он стремится укоренить в философской проблема-
тике, поскольку объяснение социального в конце концов предполагает отнесение к фун-
даментальным вопросам. И в этом отношении подход Бергера в высшей степени ценен 
и интересен, поскольку позволяет увидеть не только связь социологического объяснения 
с фундаментальной теорией, но и ее продуктивность – поскольку вне этой связи социоло-
гическая трактовка оказывается не только и не столько обедненной, сколько движущейся 
в пространстве мнимо-понятного.

В философской антропологии, ссылаясь в первую очередь на Х. Плеснера, Бергер укоре-
няет свое видение социального, непосредственно связывая его с пониманием человеческой 
природы как “эксцентрическойˮ и тем самым проводя радикальное различие между всевоз-
можными видами “социальногоˮ существования животных и человеческой социальностью. 
Ведь для человека она одновременно и то, что он производит, и то, что собственно делает его 
человеком, то есть определяет историческое многообразие множества конкретных “миров ,ˮ 
которые выстраивают люди и которые – будучи социальными – в каждом конкретном случае 
и представляют собой “реальностьˮ : “Социальный мир формирует номос одновременно объек-
тивно и субъективно. Объективный номос проявляется в самом процессе объективации. Факт 
существования языка, даже если рассматривать его сам по себе, может быть примером такого 
упорядочивания опыта. Язык разграничивает и структурирует постоянный поток опыта. 
Когда та или иная часть опыта обретает имя, она в силу этого факта извлекается из потока 
и приобретает стабильность как именованная таким образом сущность... Можно сказать, 
что всякий реальный язык представляет собой становящийся номос или историческую по-
следовательность узаконивающей деятельности поколений людей. Подлинно узаконивающий 
акт состоит в том, чтобы сказать, что вещь – это это, а не тоˮ (с. 32–33). 

С точки зрения Бергера, “социально выстроенный номос вполне можно толковать, 
возможно, в его самом важном аспекте, как защиту против страхаˮ (с. 34)2. ключевая же 
проблема заключается в том, что “все социально сконструированные миры в основе своей 
неустойчивы ,ˮ уже хотя бы в силу того, что “индивиды, преследующие противоречивые 
интересы, подрывают институциональные программыˮ (с. 42), и никогда не могут быть 
“социализированыˮ вполне – преградой служит хотя бы собственная телесность (с. 100). 
Отсюда и значение религии, состоящее в “установлении посредством деятельности чело-
века всеобъемлющего священного порядка или священного космоса, который способен 
поддерживать себя перед вечным лицом хаосаˮ (с. 66). Тем самым выстраивается логи-
ка религиозного в аспекте номоса: религия, во-первых, связывает и укореняет последний 
в космосе, выстраивая соотношение микро- и макрокосма, а во-вторых, одинаково про-
тивопоставляет номос и космос хаосу – тем самым, в аспекте легитимации, утверждая 
сохранение номоса как защиту от хаоса, не ограниченного одним социальным значением. 

Главное испытание для любого социального порядка, для любого номоса в утвержде-
нии примата этой/социальной “реальностиˮ перед лицом иного – пограничных состояний 
(которые потому и “пограничны ,ˮ что ставят под вопрос саму “реальностьˮ или по мень-
шей мере ее первостепенное значение)3. А из числа пограничных основной, разумеется, 

2  Отмечу попутно здесь же сложность перевода – в избранном варианте как “страхˮ переведен английский 
“terror”, совершенно справедливо оставленный переводчиком в скобках, поскольку без этого останется непрозрач-
ным последующий переход Бергера к увязке “номосаˮ с религией. Бергер в данном случае однозначно имеет в виду 
связь с экзистенциалистской трактовкой, противопоставляющей “страхˮ и “ужасˮ (Angst, Terror), в ослабленном 
варианте связанном с “тревогойˮ (вновь в противоположность страху). См. характерное для современности –  
в отличие от классически-модернистской ситуации Бергера – рассуждение П. Вирно [Вирно 2013] о невозможности 
теперь мыслить социальный порядок как защиту от “тревожности ,ˮ в отличие от неизбежного и конкретного 
опыта “страха ,ˮ поскольку современность вводит неопределенность, переменчивость в число констант опыта. 

3  “Исторически религия является наиболее распространенным и эффективным инструментом легитима-
ции… Религия оказывается в этом настолько эффективной, поскольку соотносит произведенное обществом 
шаткое здание реальности с реальностью предельной. Хрупкие реальности социального мира основаны на 
наибольшей реальности (realissimum) священного, которое по определению находится по ту сторону случай-
ности человеческих смыслов и деятельностиˮ (с. 45–46).



188

вызов – со стороны смерти, то есть осознание смертности и переживание смерти зна-
чимых для тебя людей и животных и, в воображении, своей собственной. Тем самым 
социологическое объяснение религии Бергер базирует на внешнем по отношению 
к социальному – и выступающем для него вызовом – факте неустранимой телесности 
и неизбежной смертности: “…порядок человеческого общества – это объединение 
перед лицом смертиˮ (с. 97).

Религия позволяет “трансцендировать индивидуальное и тем самым подразумева-
ет теодицеюˮ (с. 68) – позволяет за счет того, что через ритуал обращает “индивидуальное 
событие в типичный случай… Рождение, жизнь, страдание и смерть индивида рассма-
триваются в том ключе, что до него так же делали его предки, а после него так же будут 
делать его потомки. Поскольку он принимает и внутренне усваивает такой взгляд на вещи, 
он трансцендирует собственную индивидуальность и уникальность его индивидуального 
опыта, включая уникальные для него боль и страхˮ (с. 68–69). 

Эта возможность включения предполагает теодицею. Причем последнюю Бергер рас-
сматривает автономно от религии – иными словами, всякая религия предполагает тео-
дицею, и в этом – одна из важнейших функций религии, однако потребность в теодицее 
сохраняется и в том случае, если мы оказываемся способны обходиться без религии. 
Трактовка теодицеи Бергером в теоретическом плане в наибольшей степени несет 
на себе печать времени и его увлечений – а именно, Бергер, хотя и делая целый ряд 
оговорок, увязывает теодицею с мазохизмом в его трактовке Сартром (с. 69–71). Причем, 
если мазохизм в человеческих отношениях связан с проблемой невозможности для про-
тивоположной стороны всегда соответствовать желаемой мазохистом роли садиста, 
хотя бы в силу своей смертности, то “садистский бог не ограничен этими эмпирическими 
недостаткамиˮ (с. 72). 

Тесно увязать мазохизм и теодицею позволяет исходное понимание ключевого вопро-
са теодицеи – как оправдать, как примириться с непримиримым, как принять непопра-
вимое. Вопрос о теодицее, подчеркивает Бергер, – вопрос не о счастье, а о гораздо более 
важном – о смысле (с. 73). И, вслед за Вебером, он отмечает, что сотерология отнюдь не обя-
зательно сосуществует с религией: «…было бы заблуждением видеть в теодицее только 
ее “спасительный” потенциал. Некоторые теодицеи не обещают никакого “спасения”, 
а только искупительную убежденность в наличии смысла как такового» (с. 73).

Диалектический характер имеет трактовка Бергером проблематики связи религии 
и отчуждения. Прежде всего, как сформулировано уже в первой главе (с. 14), “базовый 
диалектический процесс обществаˮ включает три момента: экстернализацию (отчужде-
ние), объективацию (овеществление) и интернализацию. Роль религии, предсказуемым 
образом – поскольку речь идет именно о трех основных “элементахˮ (или “моментахˮ) 
– включает все три. Религия, согласно Бергеру, “показала себя как настолько мощная 
сила номизации именно потому, что одновременно является мощной, а возможно, и наи-
более мощной отчуждающей силойˮ (с. 105). Однако “великий парадокс религиозного 
отчуждения состоит в том, что сам процесс дегуманизации социокультурного мира 
укоренен в фундаментальном желании, чтобы реальность в целом имела осмысленное ме-
сто для человекаˮ (с. 115). Стремление к осмысленности – главный запрос, который удов-
летворяет религия, увязывая социальную реальность и космический план, социальный 
и индивидуальный смыслы, – в своей реализации способно проблематизировать, реля-
тивизировать социальную реальность, примерами чего может быть любой вариант рас-
смотрения ее sub specie aeternitatis, например в мистике. 

В связи с фундаментальным теоретическим пониманием социальной реальности 
у Бергера и увязкой трактовки социологического с вопросами философской антропологии 
закономерно введение в общую работу специального приложения, посвященного прояс-
нению его понимания связи социологических и теологических перспектив. Теологическая 
перспектива для Бергера – не нечто, выносимое за скобки в фактическом обсуждении, хотя 
сама по себе социологическая теория свободна (или, в качестве собственно социологиче-



189

ской, должна быть свободной) от теологических инспираций и в свою очередь не может 
служить инстанцией оценки каких бы то ни было теологических утверждений, значимой 
для собственно теологического пространства. То есть социологическое суждение о теоло-
гии само по себе ограничено именно социологической рамкой и не может расцениваться 
как несущее утверждение об истинности или ложности теологических концепций, их 
собственной природе и адекватности. Другое дело, что это социологическое суждение 
способно (и, в логике Бергера, это желательное развитие событий) оказываться значимым 
для самовопрошания и проблематизации теологического, делая видимым – и взывая к от-
вету, выходящему за пределы элементарных реакций, – социальные основания теологи-
ческих построений и их конкретно-исторической динамики. В трактовке Бергера религия 
дает возможность для человеческих сообществ выдерживать вызов смерти, но это само 
по себе никак не отвечает на вопрос об истинности религии с ее ответами и практиками, 
в плане ее отнесения не к социальной реальности, а к “реальнейшему .ˮ

Как уже говорилось, проблематика религии и отчуждения трактуется Бергером 
как наиболее наглядный пример диалектичности социального и увязывается с процессом 
секуляризации. Вслед за Вебером он видит начало процесса “расколдовывания мираˮ 
в религии Ветхого Завета: “Израиль определил себя через отделение от космического 
единства… Этот великий отказ <sic! – обратите внимание на мотив из Маркузе> израиль-
ской религии может анализироваться через три сквозных мотива: трансцендентализацию, 
историзацию и рационализацию этикиˮ (с. 135).

Христианство в этом смысле трактуется Бергером как “перезаколдовывание мира ,ˮ 
позволяющее через боговоплощение (и далее – святых, ангелов, мариологию) снять 
на время проблему радикальной трансцендентализации и сделать неактуальной последо-
вательную рационализацию этики (с. 142), сохраняя из трех мотивов лишь один, но во всей 
полноте – историзацию. В протестантизме тем самым совершится (уже на новом уровне 
и связанный с совершенно иным контекстом) порыв к “великому отказу ,ˮ а разрыв с космо-
сом в конце концов разрушает связку между номосом и космосом, микро- и макрокосмом, 
противостоящими хаосу. 

Но сама исходная проблема оказывается принципиально не снимаемой: “Теодицея 
представляет собой попытку заключить договор со смертью. Какой бы ни была судьба 
любой исторической религии или религии как таковой, можно с уверенностью утвер-
ждать, что необходимость в подобных попытках будет существовать до тех пор, пока люди 
умирают и вынуждены будут этот факт рационализироватьˮ  (с. 97). Тем самым именно 
укорененность в философской антропологии обусловливает для Бергера специфику его 
социологического видения через размыкание границ социального, которое становится 
обсуждаемым именно в перспективе иного. То есть он дает новую интерпретацию гобб-
совской проблемы, “как возможно общество ,ˮ которая имеет постоянную актуальность 
именно потому, что раз возникнув, общество не превращается в нечто, всецело гаранти-
рованное уже случившимся “ставшим .ˮ Иное по отношению к нему не только и не столько 
сохраняется, сколько неизменно порождается им самим.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Бергер П. (2019) Священная завеса. Элементы социологической теории религии. М.: Новое 
литературное обозрение. 

Бергер П.Л., Бергер Б. (2004) Социология. Биографический подход // Бергер П.Л., Бергер Б., 
Коллинз Р. Личностно-ориентированная социология. М.: Академический проект. С. 23–396.

Вирно П. (2013) Грамматика множеств: к анализу форм современной жизни. М.: Ад Маргинем 
Пресс.

Шацкий Е. (2018) История социологической мысли. В 2 т. Т. II. М.: Новое литературное обозрение. 



190

Foundation of sociology of religion (Reflections on P. Berger’s book 
“The Sacred Canopy”)

A.TESLIA*

*Teslia Andrei – Ph.D. Senior Researcher, Institute for Humanities of Immanuel Kant Baltic Federal University. 
Address: Chernishevskogo str., 56a, Kaliningrad. Russian Federation 236022. E-mail: mestr81@gmail.com

Abstract

“Sacred Canopy” of Peter Berger (1967), which Russian translation was released in 2018, is inspite 
of its small volume, an attempt at large-scale theoretical synthesis – demonstrating potential of sociology 
of knowledge in ability to assimilate not only Durkheim and Weber’s sociological traditions, but also 
marxist and existentialist approaches. Work of Berger is present of particular interest today – in terms 
of demonstrating potential of “big theory” for understanding social reality and the connectedness of 
sociological theory with fundamental philosophical questions – because this connection is appears explicit 
to Berger.

Keywords: sociology of religion, social reality, constructive of reality.

REFERENCES

Berger P. (2019) Svyashchennaya zavesa. Ehlementy sociologicheskoy teorii religii [The Sacred Canopy: 
Elements of a Sociological Theory of Religion]. Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie. 

Berger P.L., Berger B. (2004) Sociologiya. Biograficheskiy podhod [Sociology. The biographical 
approach]. Berger P.L., Berger B., Collins R. Lichnostno-orientirovannaya sociologiya [Personality-oriented 
sociology]. Moscow: Akademicheskiy proekt, pp. 23–396.

Shackiy E. (2018) Istoriya sociologicheskoy mysli [History of sociological thought]. In 2 vol., vol. II. 
Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie.

Virno P. (2013) Grammatika mnozhestv: k analizu form sovremennoy zhizni [A Grammar of the 
Multitude: For an Analysis of Contemporary Forms of Life]. Moscow: Ad Marginem Press.

© А. Тесля, 2019


